


Inhalt

Vorwort
Grundregeln im Umgang mit islamischen Quelltexten und bei der Beweisfindung
Beweise aus dem Qur’an und der Sunnah

Der Monotheismus (Tauhid) ist die Kernaussage des Islam, der
Polytheismus sein Gegenteil

Allah vergibt nicht, dass Ihm etwas beigesellt wird

Die Gewissheit, dass man niemanden anbeten darf, aufser Allah, ist
eine Bedingung der Sahadah

Das Wort Islam bedeutet, nur Allah anzubeten, und zwar mit ihlas —
also vom Sirk reinigend

Wer Sirk begeht, muss dementsprechend benannt werden

Ein Musrik kann nur durch reuiges Ablassen vom Sirk in den Islam
eintreten

Der Sirk verursacht das Verlorengehen aller Taten

Viele Nicht-Muslime wdren gemdf3 diesem Irrglauben ebenfalls als
Muslime zu betrachten

Es kommt niemand ins Paradies, aufser einer muslimischen Seele

Der Musrik hat den Kufr gegen den Tagdt nicht erbracht

Schlusswort

Seite 2 von 16

10

11

11

12

14

15

15



oYy (309 Aoy AT ey Al Jguoy e e3Ldly ually dld dooelly bl o

Vorwort

Bei dieser kurzen Schrift handelt es sich um eine zusammenfassende
Darstellung der Textstellen aus dem Qur’an und der Sunnah des Pro-
pheten # Uiber die Unterscheidung zwischen Monotheisten und Poly-
theisten.

Da der Islam eine monotheistische Religion ist, sollte es eigentlich
nicht verwundern, dass ein Polytheist (Musrik) in keiner erdenklichen
Lage als Monotheist (Muslim) klassifiziert werden konnte.

Da manche Menschen jedoch begannen, nach und nach anzunehmen,
dass dies theoretisch moglich sein kénnte und auch praktisch vorfallen
wiirde, und diese Idee auch propagieren, ist es wichtig, hierauf kurz-
gefasst einzugehen. Zu diesem Zweck werden relevante islamische
Quelltexte angefiihrt und stichpunkartig erklart.

Es ist nicht das Anliegen dieser Schrift, genauer auf die Arten oder die
Definition des Polytheismus (Sirk) gemaR der islamischen Auffassung
einzugehen.

In dieser Schrift geht es lediglich darum, zu zeigen, dass Muslime sich
dariber einig sein missen, dass ein Mensch, der Polytheismus begeht,
gemald islamischer Sicht keinesfalls als Muslim bezeichnet werden
kann.

Die Zielsetzung ist dabei die theologische Abhandlung des Themas, da
dieses von grundlegender Bedeutung fir jeden Muslim ist und somit
von groler Relevanz.

Ganz und gar nicht soll durch diese Schrift danach getrachtet werden,
moglichst vielen Menschen den Glauben bzw. die Zugehorigkeit zum

Seite 3 von 16



Islam abzusprechen — wie dies bei der Besprechung theologischer The-
men dieser Art in Bezug auf den Islam allzu schnell behauptet wird®.

Ebenso soll diese Schrift nicht Ubertreiber und Sektierer unterstiitzen,
die solche obengenannten verwerflichen Motivationen haben.

Diese Zusammenfassung enthalt eine Reihe von arabischen Fachbe-
griffen. Leute, die Uiber Grundkenntnisse des Islam verfiigen, kennen
diese Begriffe im Allgemeinen. Zur weiteren Vereinfachung werden die
Begriffe zu Beginn in deutscher Ubersetzung genannt bzw. durch An-
merkungen erlautert.

Grundregeln im Umgang mit islamischen Quelltexten
und bei der Beweisfindung

¢ Als Beweis zahlt im Islam grundsatzlich der Qur’an, die Sunnah und
der Konsens der Prophetengefdhrten (Sahabah).

¢ Die Aussagen der Prophetengefdahrten — und besonders der vier ers-
ten, rechtgeleiteten Kalifen? — haben einen auBerordentlich hohen
Stellenwert. Auch wenn sie nicht fehlerfrei sind, ist es fiir ein richti-
ges Verstandnis des Qur'an und der Sunnah des Propheten # uner-
Iasslich, sich das Verstandnis der ersten Generation als Leitfaden zu

! Da manche Leute in einem gewissen Wahn versuchen, islamisch-theologi-
sche Schriften wie diese als fanatische Hetzschriften zu diffamieren und den
Autor moglichst schlechter oder gar krimineller Motivationen zu bezichtigen,
ist es erforderlich, solche Hinweise zu geben.

Siehe fiir eine eingehende Diskussion dieser Problematik das umfangreiche
Vorwort des Buches , Die Lehre des Monotheismus“—F. Qarar, 2021 - www.is-
lamwissenschaft.net — sowie weitere Schriften des Verfassers zu dieser The-
matik.

2 da in einem Hadith den Muslimen konkret aufgetragen wurde, sich an ihre
Rechtleitung zu halten.

Seite 4 von 16


http://www.islamwissenschaft.net/
http://www.islamwissenschaft.net/

nehmen. Wenn sie etwas im Konsens als Teil der Religion ansahen
bzw. Dinge in ihrer Gesamtheit praktisch lebten, ist es undenkbar,
dass es sich um einen Fehler oder eine falsche Auffassung handelt.

¢ Hat ein Text des Qur’an oder der Sunnah mehr als eine mogliche Be-
deutung (mutasabih), muss man ihn gemaR den eindeutigen Texten
(muhkam) Uber die jeweilige Angelegenheit auslegen.

Leute, die die mehrdeutigen Stellen im Widerspruch zu den eindeu-
tigen auslegen, haben Abweichung in ihren Herzen, wie Allah im
Qur’an (3: 7) sagt.

Wer mehrdeutige Gelehrten-Aussagen (mutasabih) gegensatzlich zu
eindeutigen Stellen aus dem Qur’an und der Sunnah auslegt, hat
noch mehr Abweichung in seinem Herzen.

Seite 5 von 16



Beweise aus dem Qur’an und der Sunnah

Der Monotheismus (Tauhid) ist die Kernaussage des
Islam, der Polytheismus sein Gegenteil

Der Monotheismus (Tauhid) ist die Kernaussage des Islam, mit der alle
Propheten 22t entsandt wurden. Der Polytheismus (Sirk) ist der vollige
Gegensatz zum Tauhid und zerstort ihn unweigerlich.

e Allah hat die Menschen und Ginn nur erschaffen, damit sie lhn allein
anbeten und keinen Sirk begehen, also damit sie den Tauhid umset-
zen:

0356528 3} 555 &l i o
Und ich habe die Ginn und die Menschen
nur erschaffen, um Mir zu dienen.
[Sure ad-Dariyat, 51: 56]

Al-Buhari erwahnt in seinem Sahih-Werk?® hierzu die Auslegung:

093354 J1 (i, a1 b1 e 83LE T EAIS
... hur, um Mich (in Bezug auf ihre Anbetung) zu Einem zu ma-
chen.

Dabei wurde der Wortstamm Tauhid verwendet, im Sinne von ,zu
einem machen” bzw. ,,als einen behandeln”.

3 In einer Kapiteliiberschrift des Buches tiber den Tafsir des Qur’an.

Seite 6 von 16



¢ Den Menschen wurde nur der Tauhid anbefohlen und jene Dinge, die
darauf aufbauen, wie das Gebet und die weiteren Sdulen des Islam:

- BN 9huids 2Uis Ul & Gualds @0l 152aa) ) lagel W3
Und ihnen wurde nichts aufgetragen, aufSer Allah anzubeten,
die Religion (vom Sirk) reinigend, als hunafa’,
und das Gebet einzurichten ...

[Sure al-Bayyinah, 98: 5]

Die sogenannten hunafd’ waren Menschen, die schon vor dem Er-
scheinen des Islam die heidnischen Gotzen ablehnten, ihre Anbe-

tung verweigerten und nur Allah huldigten.

e Nur Allah anzubeten und diese Anbetung vom Polytheismus zu rei-
nigen, ist der Inbegriff des Monotheismus.

Allah hat allen Menschen den Tauhid vorgeschrieben:

- g I54E15 A0 193021 ol Yoy 261 O § ks 333
Und Wir haben wahrlich zu jeder Gemeinschaft einen Prophe-
ten gesandt (mit der Botschaft): ,,Betet Allah an und haltet
euch fern vom Tagat!“...
[Sure an-Nahl, 16: 36]

Das Wort Tagat wurde von den frilhen Gelehrten (Salaf) mit ver-
schiedenen Beispielen erklart, z.B. der Satan, die Gotzen und allge-
mein ,alles, was neben Allah angebetet wird“.

Allah hat also jeden Propheten 22t mit dem Tauhid entsandt:

L_) Lels G

_p\
-&\

G 9] ) Y &1 ] omgd ) s dpe G m Gief s

\n——

4|

\n——

Seite 7 von 16



Und Wir haben keinen Rasal vor dir entsandt, ohne ihm
einzugeben, dass es keinen Anbetungswiirdigen gibt
auper Allah, so dient nur Mir!

[Sure al-Anbiya’, 21: 25]

Allah vergibt nicht, dass Ihm etwas beigesellt wird

- HLBS Ba) U3 G s 3akss 4 2585 & a5 Y i &)
Allah vergibt gewiss nicht, dass Ihm etwas beigesellt wird. Doch
was geringer ist als dies, vergibt Er, wem Er will.
[Sure an-Nisa’, 4: 48 und 4: 116]

Allah vergibt also den Sirk niemals, im Gegensatz zu allen anderen Siin-
den, wie in diesen beiden Versen klar ausgedrickt wird.

Jemand, der freiwillig (also nicht im Zustand des Zwanges/ikrah) und
willentlich (also nicht im Schlaf usw.) eine Sirk-Tat begeht oder eine
Sirk-Aussage tatigt, kann demgemaR kein Muslim sein.

Jede andere Behauptung widerspricht diesem Vers unweigerlich, da
dies zwangslaufig heiBen wiirde, dass Allah den Sirk vergibt, wie alle
anderen Siinden auch.

Die Gewissheit, dass man niemanden anbeten darf,
aufler Allah, ist eine Bedingung der Sahadah

Wer nicht weil}, dass er niemanden auRer Allah anbeten darf, kennt
die Bedeutung des Glaubensbekenntnisses (Sahadah) nicht.

Damit erfillt so jemand nicht die Bedingung des Wissens — eine der
unerlasslichen Bedingungen des islamischen Glaubensbekenntnisses.

Ohne die zugehorigen Bedingungen ist es so, als hatte die Person das
Bekenntnis gar nicht bezeugt. Genau wie jemand, der kein Arabisch

Seite 8 von 16



versteht und den Text einfach nachspricht. So jemand wird durch sein
bloRes Aussprechen des Bekenntnisses im Konsens kein Muslim.

IR EVRPHINEE
So wisse, dass es keinen Ilah (Anbetungswiirdigen) gibt
aufSer Allah ...

[Sure Muhammad, 47: 19]

Wie soll ein Mensch dariber hinaus ein Muslim sein, wenn er den Is-
lam nicht kennt?

Ein Muslim, der durch seine Unkenntnis Gber die Basis und das Funda-
ment des Islam entschuldigt ist? Ein klarer Widerspruch.

Das Wort Islam bedeutet, nur Allah anzubeten, und zwar
mit ihlds — also vom Sirk reinigend

Das Wort Islam wird sowohl im Qur’an wie auch in der Sunnah des
Propheten £ und ebenso in den Erklarungen der frithen Generationen
(Salaf) mit dem Wort ihlas ausgelegt bzw. wiedergegeben. /hlds be-
deutet Reinigung, womit zweifelsohne und im Konsens die Reinigung
vom Polytheismus gemeint ist. Ein Muslim ist ein mublis. Jemand, der
Sirk begeht, kann nicht als muhlis und somit auch nicht als Muslim be-
schrieben werden.

Eine Person, die Sirk begeht, erfiillt also den ih/ds nicht, der eine wei-
tere Bedingung der Sahadah darstellt. Ohne ih/ds ist es im Konsens der
Gelehrten so, als hitte diese Person die Sahadah niemals erbracht.

Ebenso das Wort hanif, mit dem Allah den Muslim beschreibt, driickt
nur den Tauhid aus. Der hanif ist jemand, der nur Allah anbetet. Je-
mand, der Sirk begeht, ist kein hanif und somit auch kein Muslim.

Seite 9 von 16



Wer Sirk begeht, muss dementsprechend benannt
werden

Das Wort Sirk ist sprachlich und islamrechtlich eines der Wérter, die
schlechte Taten beschreiben. Wer Sirk begeht, muss auch dement-
sprechend benannt werden — ebenso, wie auch jemand, der zing (Un-
zucht) begeht, als zani bezeichnet wird.

Ein Muslim, der zing begeht, ware also als Muslim und gleichzeitig als
zani zu bezeichnen. Dies ist moglich, da die Unzucht eine Siinde ist und
Sinden den Islam einer Person nicht unwirksam machen. Deshalb ist
es moglich, dass sich die beiden Eigenschaften, Islam und Siindhaf-
tigkeit, in ein und derselben Person zum selben Zeitpunkt vereinen.

Im Gegensatz dazu kénnte ein Mensch niemals — uneingeschrankt und
ohne weitere Erklarung — als ,,Muslim Musrik” bezeichnet werden.

Wer nicht wusste, dass es sich bei der Unzucht um eine Stinde handelt,
kann unter Umstdanden durchaus fiir seine Unwissenheit entschuldigt
sein. Jedoch kdnnte man keinesfalls bestreiten, dass die Person als un-
zlchtig (zani) bzw. die Tat als Unzucht (zina) beschrieben werden muss
— auch wenn eine begriindete und nachvollziehbare Unwissenheit in
der Sari‘ah vor der Strafe schiitzt.

Ebenso ist jemand, der Alkohol trinkt, zweifelsohne als ,,Alkohol Trin-
kender” (saribu I-hamr) zu beschreiben. Dabei spielt es Gberhaupt
keine Rolle, ob die Person unwissend tber das Alkoholverbot und des-
halb entschuldigt ist, was durchaus der Fall sein kann.

Im selben Sinne ist ein Mensch, der Sirk begeht, definitiv als Musrik zu
bezeichnen, weil er ebendiese Tat begeht und deshalb zweifelsohne
die entsprechende Beschreibung vorgenommen werden muss.

In derselben Weise erklart sich, dass so eine Person kein Muslim sein
kann, weil sie namlich den Inhalt des Islam und die Grundeigenschaft

Seite 10 von 16



des Wortes ,,Muslim“ nicht erfullt und deshalb nicht damit beschrie-
ben werden kann.

Ein Musrik kann nur durch reuiges Ablassen vom Sirk in
den Islam eintreten

Wenn ein Mensch nicht die Taubah (Reue) vom Sirk durchfiihrt und
vom Shirk nicht abldsst, sich aber trotzdem zum Islam zahlt, die
Sahadah ausspricht, betet und fastet, ist er im Konsens kein Muslim.

Deshalb knlipft Allah die Bruderschaft im Din an die Bedingung dieses
reuigen Ablassens:

e op 1§ (315516 383115575 85L1 193603 1536 B13
Und wenn sie Taubah machen ... sind sie eure Briider im Din ...
[Sure at-Taubah, 9: 11]

Die Gelehrten erldutern in ihren Tafasir, dass dies bedeutet:

e 55 5e 1936 OB
D.h.: Und wenn sie Taubah vom Sirk machen ...

Dies Uberliefert z.B. Ibnu Abi Hatim in seinem Tafsir von Mugatil ibnu
Hayyan und von ad-Dahhak.

Der Sirk verursacht das Verlorengehen aller Taten

Das Verlorengehen aller Taten wird im Konsens nur durch den groRen
Sirk und nicht durch bloRe Siinden verursacht.

Die Behauptung, ein Mensch kénne Sirk begehen, aber trotzdem Mus-
lim sein, widerspricht dem unweigerlich.

Seite 11 von 16



Allaz lagsa) CEAT 5 Gl &e il i @) (ol 485
B G0 3368505
Und es wurde bereits dir eingegeben, und denen vor dir: ,Wenn
du den Sirk begehst, dann werden alle deine Taten sicher
verloren gehen, und du wirst sicherlich von den Verlierern sein.”
[Sure az-Zumar, 39: 65]

Der Prophet # war zweifelsohne vor dem Sirk bewahrt. Diese Bot-
schaft ist also in erster Linie an alle Menschen gerichtet, die durch den
Qur’an angesprochen sind.

Die Botschaft lautet: Wenn sogar der Prophet #2 alle seine (guten) Ta-
ten durch eine einzige Sirk-Tat verlieren und dadurch sicher zu den
Verlierern gehoéren wiirde — wobei seine Taten die bestmdglichen
sind —, dann sind alle anderen Menschen viel eher von diesem Verlust
betroffen.

Viele Nicht-Muslime wdren gemdf diesem Irrglauben
ebenfalls als Muslime zu betrachten

Dem bisher Gesagten zu widersprechen, hatte zur Folge, dass die vor-
islamischen Goétzendiener, die Juden und die Christen ebenfalls Mus-
lime waren.

Dies, weil quasi alle Polytheisten, die meinen, irgendeiner propheti-
schen Botschaft zu folgen, ihr eigenes Tun als gut empfinden und sich
selbst auf der Wahrheit sehen.

Sie bekennen sich zu ihrem jeweiligen Propheten #£2 und zu seiner
Botschaft, wissen aber gleichzeitig nicht, was der Tauhid wirklich ist. In
weiterer Folge begehen sie den Sirk aus Unwissenheit.

In ebendieser Art bekannten sich die vorislamischen Gotzendiener
(Musrikdn) von Qurais zur Religion von Abraham (millatu ibrahim) —

Seite12 von 16



also zum allgemeinen Islam —, begingen aber unwissentlich Polytheis-
mus.

Waire es so, dass ein Mensch, der sich heute zum Islam bekennt, trotz
Polytheismus ein Muslim ist, missten jene Gotzendiener ebenso Mus-
lime gewesen sein.

Im Gegensatz dazu wurden die Propheten 22 aber ganz allgemein zu
ihren Volkern entsandt, weil diese eben keine Monotheisten mehr wa-
ren. Deshalb beurteilten sie diese Volker von Anbeginn nicht als Mo-
notheisten, sondern als Gétzendiener.

In oben beschriebener Weise miisste jemand, der sich zum Islam zahlt,
aber unwissentlich z.B. Jesus anruft oder ihn als Sohn Gottes ansieht,
bei dem hier besprochenen Irrglauben ein ,entschuldigter Muslim“
sein.

SchlieRlich sahen sich die damaligen Musrikin von Qurais ebenso als
Anhédnger der Religion Abrahams und meinten sogar, auserwahlt zu
sein, weil Allah sie zu Beschiitzern Seines Hauses — der Ka‘bah —
machte.

Aber Zaid ibnu ‘Amr ibni Nufail — einer der damals schon monotheisti-
schen hunafa’ — sagte noch vor der Entsendung des Gesandten &, also
noch vor der Offenbarung, zu den Mekkanern, welchen er selber an-
gehorte:

GAE edl53] o JB (e b 15 ¢330 7alaa b
Oh ihr Leute von Qurais! Bei Allah, keiner von euch befindet sich
auf der millah von Ibrahim, aufSer mir.

[Uberliefert bei al-Buhari von Asma’ bintu Abi Bakr =5]

Ibnu Nufail war also — selbst vor der Entsendung des Propheten # —
ein Muslim!

Seite 13 von 16



Aus der Sicht jener, die sich einen muslimischen Polytheisten vorstel-
len kdnnen, misste Ibnu Nufail irgendeiner harigitischen Sekte ange-
hért haben?, weil er seinem Volk im Allgemeinen die Eigenschaft des
Monotheismus absprach, wobei diese Leute von sich selbst glaubten,
Anhadnger Ibrahims #5% zu sein.

Es kommt niemand ins Paradies, aufSer einer
muslimischen Seele

o dalad B Y] B Y255 Y D)y el 363 Y3 5l & .
... Es kommt gewiss niemand ins Paradies, auf3er einer muslimi-
schen Seele.

Dieser Wortlaut findet sich in einem Hadith bei al-Buhari. Darin iber-
liefert Abu Hurairah, dass der Prophet # Bilal < auftrug, unter den
Menschen auszurufen, dass nur eine monotheistische Seele bzw. Per-
son (nafsun muslimah) das Paradies betreten wird.

Eine polytheistische — also Sirk begehende — Person kann somit nie-
mals das Paradies betreten. Der Eintritt ins Paradies ist im Konsens al-
ler Muslime ausschlieBlich Monotheisten vorbehalten — also Leuten,
die als Muslim, mubhlis und hanif bezeichnet werden kénnen —, ganz
egal, ob diese Menschen vor der Botschaft von Muhammad # lebten
oder danach.

4 oder einer ,takfiristischen” Sekte — wie zum Zwecke der Diffamierung jetzt
auch im deutschsprachigen Raum zunehmend gesagt wird.

Seite 14 von 16



Der Musrik hat den Kufr gegen den Tagut nicht erbracht

Der Kufr gegen den Tagat (al-kufru bi-t-Tagdt) bedeutet, die Anbetung
des Tagut vollig zu unterlassen. Das hat der Polytheist nicht getan und
damit eine weitere Bedingung des Glaubensbekenntnisses /a llaha illa
Allah nicht erfillt. Wer den Kufr gegen den Tagut unterlasst, kann im
Konsens kein Muslim sein.

Schlusswort

Die genannten Verse sind eindeutig in ihrer Aussage (muhkam). Nach
den am Anfang beschriebenen Regeln ist es unumgéanglich, besonders
bei der wichtigsten und grundlegendsten Frage in der Religion, jeden
mehrdeutigen Text aus Qur'an und Sunnah (mutasabih) gemaR diesen
Beweisen zu verstehen.

Schlimmer als der Verstoll gegen diese Regel ware es, wenn man
mehrdeutige Gelehrten-Aussagen im Widerspruch zu diesen Ayat aus-
legt. Die Gelehrten-Aussagen kdnnen nie ein eigenstandiger dalil sein.
Umso weniger kénnen sie die eindeutigen Texte des Qur’an aufheben.

Die Grunde dafir sind auch einleuchtend:
e Die Gelehrten waren Menschen und Menschen machen Fehler.
e Ein Mensch driickt sich oft ungenau aus, egal wie viel Wissen er hat.

e Ein Mensch unterliegt den Umstdnden, in denen er sich befindet. Er
kann gezwungen (mukrah), angestrengt/ermidet usw. sein und ein-
zelne Aussagen kdnnen aus einem speziellen Kontext stammen.

e Er kann sich unbewusst mehrdeutig ausdriicken. Hatte man ihn hin-
gewiesen, hatte er sich vielleicht ganz anders und eindeutiger aus-
gedriickt, um ein Missverstandnis zu vermeiden.

Seite 15 von 16



e Er kann jedoch auch bewusst mehrdeutig sprechen, um beim Zuho-
rer in einer Notsituation absichtlich ein anderes Verstandnis hervor-
zurufen (tauriyah), weil die Umstande dies erfordern.

e Erist in seinen Aussagen den Umstdanden seiner Zeit unterworfen.
Seine Aussage kann vollig richtig sein, aber zu einer anderen Zeit
und unter anderen Umstanden ganz anders verstanden werden.

INEPAP
oYlging dusesog ATy daes U (e b 29
ol Oy iy Jdedlg

Seite 16 von 16



