
 

 
 

 
Der Unterschied zwischen 

Monotheisten und Polytheisten 
im Islam 

 
 

Eine Zusammenfassung wichtiger Textstellen 
aus dem Qurʾān und der Sunnah 

 

 

Abu Hamzah al-Afghani 

 

 Erste Ausgabe: 07/2020 - 1441 ُ
 
ُذ

 
الق ُعُ وُ

 
ةد  

Zweite Ausgabe: 09/2023 - 1445 صفر  

 

www.risalatun.com 



 

Seite 2 von 16 

 

Inhalt 
 

Vorwort 3 

Grundregeln im Umgang mit islamischen Quelltexten und bei der Beweisfindung 4 

Beweise aus dem Qurʾān und der Sunnah 6 

Der Monotheismus (Tauḥīd) ist die Kernaussage des Islam, der 
Polytheismus sein Gegenteil 6 

Allah vergibt nicht, dass Ihm etwas beigesellt wird 8 

Die Gewissheit, dass man niemanden anbeten darf, außer Allah, ist 
eine Bedingung der Šahādah 8 

Das Wort Islam bedeutet, nur Allah anzubeten, und zwar mit iḫlāṣ – 
also vom Širk reinigend 9 

Wer Širk begeht, muss dementsprechend benannt werden 10 

Ein Mušrik kann nur durch reuiges Ablassen vom Širk in den Islam 
eintreten 11 

Der Širk verursacht das Verlorengehen aller Taten 11 

Viele Nicht-Muslime wären gemäß diesem Irrglauben ebenfalls als 
Muslime zu betrachten 12 

Es kommt niemand ins Paradies, außer einer muslimischen Seele 14 

Der Mušrik hat den Kufr gegen den Ṭāġūt nicht erbracht 15 

Schlusswort 15 

 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 3 von 16 

 ومنُوالاهُُوعلىُآلهُوصحبهُبسمُاللهُوالحمدُللهُوالصلاةُوالسلامُعلىُرسولُاُلله

Vorwort 

Bei dieser kurzen Schrift handelt es sich um eine zusammenfassende 
Darstellung der Textstellen aus dem Qurʾān und der Sunnah des Pro-
pheten  über die Unterscheidung zwischen Monotheisten und Poly-
theisten. 

Da der Islam eine monotheistische Religion ist, sollte es eigentlich 
nicht verwundern, dass ein Polytheist (Mušrik) in keiner erdenklichen 
Lage als Monotheist (Muslim) klassifiziert werden könnte. 

Da manche Menschen jedoch begannen, nach und nach anzunehmen, 
dass dies theoretisch möglich sein könnte und auch praktisch vorfallen 
würde, und diese Idee auch propagieren, ist es wichtig, hierauf kurz-
gefasst einzugehen. Zu diesem Zweck werden relevante islamische 
Quelltexte angeführt und stichpunkartig erklärt. 

Es ist nicht das Anliegen dieser Schrift, genauer auf die Arten oder die 
Definition des Polytheismus (Širk) gemäß der islamischen Auffassung 
einzugehen.  

In dieser Schrift geht es lediglich darum, zu zeigen, dass Muslime sich 
darüber einig sein müssen, dass ein Mensch, der Polytheismus begeht, 
gemäß islamischer Sicht keinesfalls als Muslim bezeichnet werden 
kann. 

Die Zielsetzung ist dabei die theologische Abhandlung des Themas, da 
dieses von grundlegender Bedeutung für jeden Muslim ist und somit 
von großer Relevanz. 

Ganz und gar nicht soll durch diese Schrift danach getrachtet werden, 
möglichst vielen Menschen den Glauben bzw. die Zugehörigkeit zum 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 4 von 16 

Islam abzusprechen – wie dies bei der Besprechung theologischer The-
men dieser Art in Bezug auf den Islam allzu schnell behauptet wird1. 

Ebenso soll diese Schrift nicht Übertreiber und Sektierer unterstützen, 
die solche obengenannten verwerflichen Motivationen haben.  

Diese Zusammenfassung enthält eine Reihe von arabischen Fachbe-
griffen. Leute, die über Grundkenntnisse des Islam verfügen, kennen 
diese Begriffe im Allgemeinen. Zur weiteren Vereinfachung werden die 
Begriffe zu Beginn in deutscher Übersetzung genannt bzw. durch An-
merkungen erläutert. 

Grundregeln im Umgang mit islamischen Quelltexten 
und bei der Beweisfindung 

• Als Beweis zählt im Islam grundsätzlich der Qurʾān, die Sunnah und 
der Konsens der Prophetengefährten (Ṣaḥābah). 

• Die Aussagen der Prophetengefährten – und besonders der vier ers-
ten, rechtgeleiteten Kalifen2 – haben einen außerordentlich hohen 
Stellenwert. Auch wenn sie nicht fehlerfrei sind, ist es für ein richti-
ges Verständnis des Qur’an und der Sunnah des Propheten  uner-
lässlich, sich das Verständnis der ersten Generation als Leitfaden zu 

 

1 Da manche Leute in einem gewissen Wahn versuchen, islamisch-theologi-
sche Schriften wie diese als fanatische Hetzschriften zu diffamieren und den 
Autor möglichst schlechter oder gar krimineller Motivationen zu bezichtigen, 
ist es erforderlich, solche Hinweise zu geben. 

Siehe für eine eingehende Diskussion dieser Problematik das umfangreiche 
Vorwort des Buches „Die Lehre des Monotheismus“ – F. Qarar, 2021 - www.is-
lamwissenschaft.net – sowie weitere Schriften des Verfassers zu dieser The-
matik. 
2 da in einem Hadīth den Muslimen konkret aufgetragen wurde, sich an ihre 
Rechtleitung zu halten.  

http://www.islamwissenschaft.net/
http://www.islamwissenschaft.net/


Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 5 von 16 

nehmen. Wenn sie etwas im Konsens als Teil der Religion ansahen 
bzw. Dinge in ihrer Gesamtheit praktisch lebten, ist es undenkbar, 
dass es sich um einen Fehler oder eine falsche Auffassung handelt. 

• Hat ein Text des Qurʾān oder der Sunnah mehr als eine mögliche Be-
deutung (mutašābih), muss man ihn gemäß den eindeutigen Texten 
(muḥkam) über die jeweilige Angelegenheit auslegen. 

Leute, die die mehrdeutigen Stellen im Widerspruch zu den eindeu-
tigen auslegen, haben Abweichung in ihren Herzen, wie Allah im 
Qurʾān (3: 7) sagt. 

Wer mehrdeutige Gelehrten-Aussagen (mutašābih) gegensätzlich zu 
eindeutigen Stellen aus dem Qurʾān und der Sunnah auslegt, hat 
noch mehr Abweichung in seinem Herzen. 

  



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 6 von 16 

Beweise aus dem Qurʾān und der Sunnah 

Der Monotheismus (Tauḥīd) ist die Kernaussage des 
Islam, der Polytheismus sein Gegenteil 

Der Monotheismus (Tauḥīd) ist die Kernaussage des Islam, mit der alle 
Propheten  entsandt wurden. Der Polytheismus (Širk) ist der völlige 
Gegensatz zum Tauḥīd und zerstört ihn unweigerlich. 

• Allah hat die Menschen und Ǧinn nur erschaffen, damit sie Ihn allein 
anbeten und keinen Širk begehen, also damit sie den Tauḥīd umset-
zen: 

ونُِ
 
د ب  ع  ُلِي 

َّ
ُإِلَّ س 

 
ن ِ
 
الْ ُو  جِنَّ

ْ
ُال

 
ت

 
ق
َ
ل
 
خ اُ م   و 

Und ich habe die Ǧinn und die Menschen 
nur erschaffen, um Mir zu dienen. 

[Sure aḏ-Ḏāriyāt, 51: 56] 

Al-Buḫārī erwähnt in seinem Ṣaḥīḥ-Werk3 hierzu die Auslegung: 

ُ ل 
 
ه
َ
ُأ
 
ت

 
ق
َ
ل
 
اُخ ونُِم 

 
د حِّ و  ُلِي 

َّ
ُإِلَّ ِ

ن ي  
 
رِيق

 
لُِالف

 
ه
َ
ُأ ةُِمِن 

 
اد ع   السَّ

 … nur, um Mich (in Bezug auf ihre Anbetung) zu Einem zu ma-
chen. 

Dabei wurde der Wortstamm Tauḥīd verwendet, im Sinne von „zu 
einem machen“ bzw. „als einen behandeln“. 

  

 

3 In einer Kapitelüberschrift des Buches über den Tafsīr des Qurʾān. 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 7 von 16 

• Den Menschen wurde nur der Tauḥīd anbefohlen und jene Dinge, die 
darauf aufbauen, wie das Gebet und die weiteren Säulen des Islam: 

اءُ 
 
ف
 
ن ُح  ين 

ِّ
ُالد

 
ه
َ
ُل ن  لِصِي 

 
خ ُم   

ه
اللَّ واُ

 
د ب  ع  ُلِي 

َّ
إِلَّ واُ مِر 

ُ
أ اُ م  ُُو 

 
ة
 
لَ الصَّ واُ قِيم  ي   ..ُ.ُو 

Und ihnen wurde nichts aufgetragen, außer Allah anzubeten, 
die Religion (vom Širk) reinigend, als ḥunafāʾ, 

und das Gebet einzurichten ... 

[Sure al-Bayyinah, 98: 5] 

Die sogenannten ḥunafāʾ waren Menschen, die schon vor dem Er-
scheinen des Islam die heidnischen Götzen ablehnten, ihre Anbe-
tung verweigerten und nur Allah huldigten. 

• Nur Allah anzubeten und diese Anbetung vom Polytheismus zu rei-
nigen, ist der Inbegriff des Monotheismus. 

Allah hat allen Menschen den Tauḥīd vorgeschrieben: 

ُ
 
وت

 
اغ

َّ
الط واُ نِب 

 
ت اج  ُو   

ه
اللَّ واُ

 
د ب  نُِاع 

َ
ُأ
ا
ولَّ س  ةٍُر  مَّ

ُ
ُأ لِّ

ُ
كُ ي ِ
فن اُ
 
ن
 
ث ع  ُب 

 
د
 
ق
َ
ل ُ..ُ.ُو 

Und Wir haben wahrlich zu jeder Gemeinschaft einen Prophe-
ten gesandt (mit der Botschaft): „Betet Allah an und haltet 

euch fern vom Ṭāġūt!“…  

[Sure an-Naḥl, 16: 36] 

Das Wort Ṭāġūt wurde von den frühen Gelehrten (Salaf) mit ver-
schiedenen Beispielen erklärt, z.B. der Satan, die Götzen und allge-
mein „alles, was neben Allah angebetet wird“. 

Allah hat also jeden Propheten  mit dem Tauḥīd entsandt: 

ونُِوُ 
 
د ب  اع 

 
ف اُ
 
ن
َ
ُأ
َّ
ُإِلَّ

 
ه
َ
ُإِل

 
ُلَّ
 
ه
َّ
ن
َ
هُِأ ي 

َ
ُإِل وحِي

 
ُن
َّ
ولٍُإِلَّ س  ُر  ُمِن 

 
لِك ب 

 
ُق مِن  اُ

 
ن
ْ
ل س  ر 

َ
أ اُ ُم 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 8 von 16 

Und Wir haben keinen Rasūl vor dir entsandt, ohne ihm 
einzugeben, dass es keinen Anbetungswürdigen gibt 

außer Allah, so dient nur Mir! 

[Sure al-Anbiyāʾ, 21: 25] 

Allah vergibt nicht, dass Ihm etwas beigesellt wird 

اءُ 
 
ش ُي  ن  ُلِم 

 
لِك

 
ُذ
 
ون

 
د اُ ُم  فِر 

 
غ ي  ُبِهُِو 

 
ك شْ   ُي 

 
ن
َ
ُأ فِر 

 
غ ُي 

 
ُلَّ  

ه
ُاللَّ

َّ
ُ..ُ.ُإِن

Allah vergibt gewiss nicht, dass Ihm etwas beigesellt wird. Doch 
was geringer ist als dies, vergibt Er, wem Er will. 

[Sure an-Nisāʾ, 4: 48 und 4: 116] 

Allah vergibt also den Širk niemals, im Gegensatz zu allen anderen Sün-
den, wie in diesen beiden Versen klar ausgedrückt wird. 

Jemand, der freiwillig (also nicht im Zustand des Zwanges/ikrāh) und 
willentlich (also nicht im Schlaf usw.) eine Širk-Tat begeht oder eine 
Širk-Aussage tätigt, kann demgemäß kein Muslim sein.  

Jede andere Behauptung widerspricht diesem Vers unweigerlich, da 
dies zwangsläufig heißen würde, dass Allah den Širk vergibt, wie alle 
anderen Sünden auch. 

Die Gewissheit, dass man niemanden anbeten darf, 
außer Allah, ist eine Bedingung der Šahādah 

Wer nicht weiß, dass er niemanden außer Allah anbeten darf, kennt 
die Bedeutung des Glaubensbekenntnisses (Šahādah) nicht.  

Damit erfüllt so jemand nicht die Bedingung des Wissens – eine der 
unerlässlichen Bedingungen des islamischen Glaubensbekenntnisses. 

Ohne die zugehörigen Bedingungen ist es so, als hätte die Person das 
Bekenntnis gar nicht bezeugt. Genau wie jemand, der kein Arabisch 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 9 von 16 

versteht und den Text einfach nachspricht. So jemand wird durch sein 
bloßes Aussprechen des Bekenntnisses im Konsens kein Muslim. 

 ُ ُاللَّه
َّ
ُإِلَّ

 
ه
َ
ُإِل

 
ُلَّ
 
ه
َّ
ن
َ
ُأ م 

َ
ل اع 

 
ُ..ُ.ُف

So wisse, dass es keinen Ilāh (Anbetungswürdigen) gibt  
außer Allah … 

[Sure Muḥammad, 47: 19] 

Wie soll ein Mensch darüber hinaus ein Muslim sein, wenn er den Is-
lam nicht kennt? 

Ein Muslim, der durch seine Unkenntnis über die Basis und das Funda-
ment des Islam entschuldigt ist? Ein klarer Widerspruch. 

Das Wort Islam bedeutet, nur Allah anzubeten, und zwar 
mit iḫlāṣ – also vom Širk reinigend  

Das Wort Islam wird sowohl im Qurʾān wie auch in der Sunnah des 
Propheten  und ebenso in den Erklärungen der frühen Generationen 
(Salaf) mit dem Wort iḫlāṣ ausgelegt bzw. wiedergegeben. Iḫlāṣ be-
deutet Reinigung, womit zweifelsohne und im Konsens die Reinigung 
vom Polytheismus gemeint ist. Ein Muslim ist ein muḫliṣ. Jemand, der 
Širk begeht, kann nicht als muḫliṣ und somit auch nicht als Muslim be-
schrieben werden. 

Eine Person, die Širk begeht, erfüllt also den iḫlāṣ nicht, der eine wei-
tere Bedingung der Šahādah darstellt. Ohne iḫlāṣ ist es im Konsens der 
Gelehrten so, als hätte diese Person die Šahādah niemals erbracht. 

Ebenso das Wort ḥanīf, mit dem Allah den Muslim beschreibt, drückt 
nur den Tauḥīd aus. Der ḥanīf ist jemand, der nur Allah anbetet. Je-
mand, der Širk begeht, ist kein ḥanīf und somit auch kein Muslim. 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 10 von 16 

Wer Širk begeht, muss dementsprechend benannt 
werden 

Das Wort Širk ist sprachlich und islamrechtlich eines der Wörter, die 
schlechte Taten beschreiben. Wer Širk begeht, muss auch dement-
sprechend benannt werden – ebenso, wie auch jemand, der zinā (Un-
zucht) begeht, als zānī bezeichnet wird. 

Ein Muslim, der zinā begeht, wäre also als Muslim und gleichzeitig als 
zānī zu bezeichnen. Dies ist möglich, da die Unzucht eine Sünde ist und 
Sünden den Islam einer Person nicht unwirksam machen. Deshalb ist 
es möglich, dass sich die beiden Eigenschaften, Islam und Sündhaf-
tigkeit, in ein und derselben Person zum selben Zeitpunkt vereinen. 

Im Gegensatz dazu könnte ein Mensch niemals – uneingeschränkt und 
ohne weitere Erklärung – als „Muslim Mušrik“ bezeichnet werden. 

Wer nicht wusste, dass es sich bei der Unzucht um eine Sünde handelt, 
kann unter Umständen durchaus für seine Unwissenheit entschuldigt 
sein. Jedoch könnte man keinesfalls bestreiten, dass die Person als un-
züchtig (zānī) bzw. die Tat als Unzucht (zinā) beschrieben werden muss 
– auch wenn eine begründete und nachvollziehbare Unwissenheit in 
der Šarīʿah vor der Strafe schützt. 

Ebenso ist jemand, der Alkohol trinkt, zweifelsohne als „Alkohol Trin-
kender“ (šāribu l-ḫamr) zu beschreiben. Dabei spielt es überhaupt 
keine Rolle, ob die Person unwissend über das Alkoholverbot und des-
halb entschuldigt ist, was durchaus der Fall sein kann. 

Im selben Sinne ist ein Mensch, der Širk begeht, definitiv als Mušrik zu 
bezeichnen, weil er ebendiese Tat begeht und deshalb zweifelsohne 
die entsprechende Beschreibung vorgenommen werden muss.  

In derselben Weise erklärt sich, dass so eine Person kein Muslim sein 
kann, weil sie nämlich den Inhalt des Islam und die Grundeigenschaft 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 11 von 16 

des Wortes „Muslim“ nicht erfüllt und deshalb nicht damit beschrie-
ben werden kann. 

Ein Mušrik kann nur durch reuiges Ablassen vom Širk in 
den Islam eintreten 

Wenn ein Mensch nicht die Taubah (Reue) vom Širk durchführt und 
vom Shirk nicht ablässt, sich aber trotzdem zum Islam zählt, die 
Šahādah ausspricht, betet und fastet, ist er im Konsens kein Muslim. 

Deshalb knüpft Allah die Bruderschaft im Din an die Bedingung dieses 
reuigen Ablassens: 

ينُِ
ِّ
ُالد ي ِ

ُفن م 
ُ
ك
 
ان و 

 
إِخ
 
ُف
 
اة
َ
ك الزَّ اُ و 

 
آت ُو 

 
ة
 
لَ الصَّ واُ ام 

 
ق
َ
أ و  واُ اب 

 
ُت
 
إِن
 
ُ..ُ.ُف

Und wenn sie Taubah machen ... sind sie eure Brüder im Din … 

[Sure at-Taubah, 9: 11] 

Die Gelehrten erläutern in ihren Tafāsīr, dass dies bedeutet: 

كُِ ُالشِّْ  مِن  واُ اب 
 
ُت
 
إِن
 
ُ..ُ.ُف

 D.h.: Und wenn sie Taubah vom Širk machen … 

Dies überliefert z.B. Ibnu Abi Ḥātim in seinem Tafsīr von Muqātil ibnu 
Ḥayyān und von aḍ-Ḍaḥḥāk.  

Der Širk verursacht das Verlorengehen aller Taten 

Das Verlorengehen aller Taten wird im Konsens nur durch den großen 
Širk und nicht durch bloße Sünden verursacht. 

Die Behauptung, ein Mensch könne Širk begehen, aber trotzdem Mus-
lim sein, widerspricht dem unweigerlich. 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 12 von 16 

ُ
 
ك
ُ
ل م 
ُع  نَّ

 
ط ب  ح  ي 

َ
ُل
 
ت

ْ
ك  
 

شْ
َ
ُأ ن  ِ

ي 
َ
ُل
 
لِك ب 

 
ُق ُمِن  ذِين 

ه
ُال

َ
إِلَ ُو 

 
ك ي 

َ
ُإِل وحِي 

ُ
ُأ
 
د
 
ق
َ
ل ُو 

ينُ ُ اشِِ
 
خ
ْ
ُال ُمِن  نَّ

 
ون
ُ
ك
 
ت
َ
ل ُ و 

Und es wurde bereits dir eingegeben, und denen vor dir: „Wenn 
du den Širk begehst, dann werden alle deine Taten sicher  

verloren gehen, und du wirst sicherlich von den Verlierern sein.“ 

[Sure az-Zumar, 39: 65] 

Der Prophet  war zweifelsohne vor dem Širk bewahrt. Diese Bot-
schaft ist also in erster Linie an alle Menschen gerichtet, die durch den 
Qurʾān angesprochen sind. 

Die Botschaft lautet: Wenn sogar der Prophet  alle seine (guten) Ta-
ten durch eine einzige Širk-Tat verlieren und dadurch sicher zu den 
Verlierern gehören würde – wobei seine Taten die bestmöglichen 
sind  –, dann sind alle anderen Menschen viel eher von diesem Verlust 
betroffen. 

Viele Nicht-Muslime wären gemäß diesem Irrglauben 
ebenfalls als Muslime zu betrachten 

Dem bisher Gesagten zu widersprechen, hätte zur Folge, dass die vor-
islamischen Götzendiener, die Juden und die Christen ebenfalls Mus-
lime wären. 

Dies, weil quasi alle Polytheisten, die meinen, irgendeiner propheti-
schen Botschaft zu folgen, ihr eigenes Tun als gut empfinden und sich 
selbst auf der Wahrheit sehen.  

Sie bekennen sich zu ihrem jeweiligen Propheten  und zu seiner 
Botschaft, wissen aber gleichzeitig nicht, was der Tauḥīd wirklich ist. In 
weiterer Folge begehen sie den Širk aus Unwissenheit. 

In ebendieser Art bekannten sich die vorislamischen Götzendiener 
(Mušrikūn) von Quraiš zur Religion von Abraham (millatu ibrāhīm) – 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 13 von 16 

also zum allgemeinen Islam –, begingen aber unwissentlich Polytheis-
mus. 

Wäre es so, dass ein Mensch, der sich heute zum Islam bekennt, trotz 
Polytheismus ein Muslim ist, müssten jene Götzendiener ebenso Mus-
lime gewesen sein. 

Im Gegensatz dazu wurden die Propheten  aber ganz allgemein zu 
ihren Völkern entsandt, weil diese eben keine Monotheisten mehr wa-
ren. Deshalb beurteilten sie diese Völker von Anbeginn nicht als Mo-
notheisten, sondern als Götzendiener. 

In oben beschriebener Weise müsste jemand, der sich zum Islam zählt, 
aber unwissentlich z.B. Jesus anruft oder ihn als Sohn Gottes ansieht, 
bei dem hier besprochenen Irrglauben ein „entschuldigter Muslim“ 
sein. 

Schließlich sahen sich die damaligen Mušrikūn von Quraiš ebenso als 
Anhänger der Religion Abrahams und meinten sogar, auserwählt zu 
sein, weil Allah sie zu Beschützern Seines Hauses – der Kaʿbah – 
machte. 

Aber Zaid ibnu ʿAmr ibni Nufail – einer der damals schon monotheisti-
schen ḥunafāʾ – sagte noch vor der Entsendung des Gesandten , also 
noch vor der Offenbarung, zu den Mekkanern, welchen er selber an-
gehörte: 

يُ ِ
 
ي 
 
ُغ اهِيم  ر  ُدِينُِإِب 

َ
لى ُع  م 

ُ
ك
 
اُمِن ُم  ِ

ه
اللَّ شٍ،ُو  ي  ر 

 
ُق اشِْ  ع  اُم  ُي 

Oh ihr Leute von Quraiš! Bei Allah, keiner von euch befindet sich 
auf der millah von Ibrāhīm, außer mir. 

[Überliefert bei al-Buḫārī von Asmāʾ bintu Abi Bakr ] 

Ibnu Nufail war also – selbst vor der Entsendung des Propheten  – 
ein Muslim! 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 14 von 16 

Aus der Sicht jener, die sich einen muslimischen Polytheisten vorstel-
len können, müsste Ibnu Nufail irgendeiner ḫāriǧitischen Sekte ange-
hört haben4, weil er seinem Volk im Allgemeinen die Eigenschaft des 
Monotheismus absprach, wobei diese Leute von sich selbst glaubten, 
Anhänger Ibrāhīms  zu sein. 

Es kommt niemand ins Paradies, außer einer 
muslimischen Seele 

سٌُ...ُ
 
ف
 
ُن
َّ
ُإِلَّ

 
ة
َّ
ن ُالج  ل 

 
خ
 
د ُي 

 
ُلا
 
ه
َّ
اسِ:ُ»إِن

َّ
ىُبِالن

 
اد
 
ن
 
ُف

ا
لَّ
 
ُبِلا ر  م 

َ
ُأ مَّ

 
ُث

ٌ
ة لِم  س   ..ُ.ُم 

… Es kommt gewiss niemand ins Paradies, außer einer muslimi-
schen Seele. 

Dieser Wortlaut findet sich in einem Hadith bei al-Buḫārī. Darin über-
liefert Abu Hurairah, dass der Prophet  Bilāl  auftrug, unter den 
Menschen auszurufen, dass nur eine monotheistische Seele bzw. Per-
son (nafsun muslimah) das Paradies betreten wird. 

Eine polytheistische – also Širk begehende – Person kann somit nie-
mals das Paradies betreten. Der Eintritt ins Paradies ist im Konsens al-
ler Muslime ausschließlich Monotheisten vorbehalten – also Leuten, 
die als Muslim, muḫliṣ und ḥanīf bezeichnet werden können –, ganz 
egal, ob diese Menschen vor der Botschaft von Muḥammad  lebten 
oder danach. 

  

 

4 oder einer „takfiristischen“ Sekte – wie zum Zwecke der Diffamierung jetzt 
auch im deutschsprachigen Raum zunehmend gesagt wird. 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 15 von 16 

Der Mušrik hat den Kufr gegen den Ṭāġūt nicht erbracht 

Der Kufr gegen den Ṭāġūt (al-kufru bi-ṭ-Ṭāġūt) bedeutet, die Anbetung 
des Ṭāġūt völlig zu unterlassen. Das hat der Polytheist nicht getan und 
damit eine weitere Bedingung des Glaubensbekenntnisses lā Ilāha illa 
Allah nicht erfüllt. Wer den Kufr gegen den Ṭāġūt unterlässt, kann im 
Konsens kein Muslim sein. 

Schlusswort 

Die genannten Verse sind eindeutig in ihrer Aussage (muḥkam). Nach 
den am Anfang beschriebenen Regeln ist es unumgänglich, besonders 
bei der wichtigsten und grundlegendsten Frage in der Religion, jeden 
mehrdeutigen Text aus Qurʾān und Sunnah (mutašābih) gemäß diesen 
Beweisen zu verstehen. 

Schlimmer als der Verstoß gegen diese Regel wäre es, wenn man 
mehrdeutige Gelehrten-Aussagen im Widerspruch zu diesen Āyāt aus-
legt. Die Gelehrten-Aussagen können nie ein eigenständiger dalīl sein. 
Umso weniger können sie die eindeutigen Texte des Qurʾān aufheben. 

Die Gründe dafür sind auch einleuchtend: 

• Die Gelehrten waren Menschen und Menschen machen Fehler. 

• Ein Mensch drückt sich oft ungenau aus, egal wie viel Wissen er hat. 

• Ein Mensch unterliegt den Umständen, in denen er sich befindet. Er 
kann gezwungen (mukrah), angestrengt/ermüdet usw. sein und ein-
zelne Aussagen können aus einem speziellen Kontext stammen. 

• Er kann sich unbewusst mehrdeutig ausdrücken. Hätte man ihn hin-
gewiesen, hätte er sich vielleicht ganz anders und eindeutiger aus-
gedrückt, um ein Missverständnis zu vermeiden. 



Der Unterschied zwischen Monotheisten und Polytheisten im Islam 

Seite 16 von 16 

• Er kann jedoch auch bewusst mehrdeutig sprechen, um beim Zuhö-
rer in einer Notsituation absichtlich ein anderes Verständnis hervor-
zurufen (tauriyah), weil die Umstände dies erfordern. 

• Er ist in seinen Aussagen den Umständen seiner Zeit unterworfen. 
Seine Aussage kann völlig richtig sein, aber zu einer anderen Zeit 
und unter anderen Umständen ganz anders verstanden werden. 

 

ُاللهُأعلمُوُ

محمدُوآلهُوُ  والاهُومنُوصحبهُصلىُاللهُعلىُنبيناُ

نُ  والحمدُللهُربُالعالمي 

ُ


